020 序文 當代社會 客語研究 歷史書寫 田野經驗 傳播媒體 文化視野

#### 探索不被討論的客家 張維安

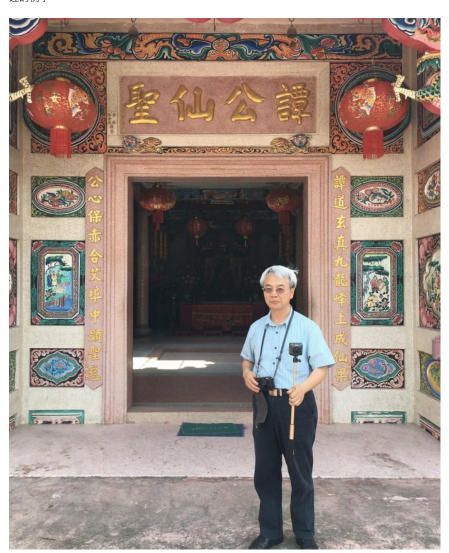
讃 0 推文

2020-09-07 記者 徐岱云 報導

「我其實不是一個在意自己族群的人。」從事客家研究已經二十餘年的張維安·研究場域涵括全球各地的客家族群·對於客家組織、宗教、社會結構和知識體系的研究有卓越貢獻。此外·他還擔任過中央大學與交通大學兩個客家學院的院長·並創辦了《全球客家研究》期刊·積極推動台灣與海外客家研究學術網絡的建立。

不過·雖然身為客家人·張維安並沒有參與過客家運動·也自認是「被動地」加入客家研究領域。從東海大學取得社會學博士的他·原本是從事社會學理論研究·並專注在韋伯與宋巴特的理論分析·後來到清大社會人類所任教·在當時所長徐正光的影響下·才開始了客家研究。

自此·張維安對客家研究的態度轉為積極·也把曾經培育他的社會學養分·灌溉進客家研究中·並透過社會學的方法、理論·來解釋他所認同的客家族群。二十餘年來他所累積的客家研究堪稱「著作等身」·並涉及許多突破性的主題。最新即將出版的〈巴色差會與客家〉研究·就是個有趣的例子。



▲ 張維安到世界各地的客家聚落做田野·累積豐富的客家知識。(圖/張維安提供)

## 客家與基督教的相遇

講到客家的宗教時·第一個想到的會是義民廟、伯公、三山國王·或者是佛道教等等。而客家與基督教·兩個好似八竿子打不著的東西·放在一起總覺得哪裡怪怪的。但是在張維安所寫的〈巴



色差會與客家〉中,便打破了這個迷思,探索一般人所不知的、客家與基督教的相遇。

故事開始於兩百年前·有一群瑞士巴色差會(今崇真會)的傳教士飄洋過海來到中國·宣揚他們的主耶穌。為了鑿開在客家人心中的「宗教硬土」、打開他們的心房讓福音傳入·這群傳教士必須先瞭解客家。他們記錄著客家人的生活、做了客語聖經、保存著當時的客家人的生活足跡。巴色差會在他們的傳教旅程上·無意或有意地為客家社會做出了貢獻。

客家人重視祭拜祖先‧但基督教的一神信仰禁止教徒拿香、拜祖先‧這樣的衝突成為了客家人難 以接受基督教的原因‧並有了「客家是福音的硬土」的學術論述‧來表示基督教在向客家人傳教 時‧那難以突破的障礙。可是現在中國的廣東、梅縣等客家地區‧卻能看見許多教堂坐落在鄰 里、社區中。而這樣理論與現實的衝突引起張維安的興趣。

在研究的過程中·張維安前往位於瑞士巴色城 (Basel) 的巴色會總部 (Basel Mission)·裡面珍藏了當時傳教士在中國所蒐集的材料、及紀錄當地生活的手稿。這些當時為了傳教所典藏的資料·小到當時的火柴盒、名片、結婚請帖·大到客家話的三字經等等·成為豐富的研究史料·也在無意間為客家文化保存做出了貢獻。

#### 不為人所道的客家

其實巴色差會在當地也為客家做了許多事、從設立醫院、女子學校、到撰寫客家聖經、客語發音表等等。在〈巴色差會與客家〉的論文中也提及、甚至是客家的英文「Hakka」都是由這群來自西方的傳教士所創。在以前的中國、客家人的形象是一群「外地人」、這樣中性、有時帶有一些負面的形象卻在傳教士的論述中、被轉換成具有「優質漢人種族」的意涵、而這樣的形象也透過教會而得以創建並傳播新的「Hakka」的正面形象、成為客家族群的自我認同標籤。

「你知道其實第一本客語字典‧是外國傳教士寫的嗎?」張維安問道。他表示‧雖然巴色差會為客家族群做了許多貢獻‧但是在當時、甚至是現在‧這些貢獻也鮮少為人所知、為人所道:「我們不會在撰寫客家論述時‧把這群傳教士的貢獻寫進研究中;不會在客家博物館中‧展示這群傳教士保存的客家文物、論述;甚至是在推廣客家話運動時‧也忽略了巴色差會所做的客語發音表、客語字典、客語聖經與讀本等‧這些幫助後來發展客語拼音所打下基礎的磐石。」

「教會分佈在客家地區真是密密麻麻……·可是客家研究可以完全當這件事情不存在·非常奇怪。」張維安困惑著。

直到二〇〇一年認識了馬來亞大學歷史系的黃子堅教授‧張維安才有了契機‧開始了基督教與客家的研究。黃子堅是巴色差會成員‧每次開學術研討會都寫沙巴基督教客家的主題。在幾次的會面後‧張維安向黃子堅提出研究「基督教與客家」的邀請‧並共同向蔣經國基金會申請國際交流學術合作案‧而開始了描寫對巴色差會這段不被人討論的研究旅程。



▲ 巴色差會將聖經翻譯成客語。(圖/張維安提供)

### 建立客家學術網絡

若是說基督教、巴色差會是客家研究中一直被忽略的部分,那客家便是在學術研究中,長久以來被漠視的領域。據張維安所說,以前研究客家的,往往是那些身為客家人、並對客家抱有濃厚興趣的民間學者。他們透過自身的經驗、加上一些進入當地的田野經驗,來梳理關於自身族群、關於客家的文化與歷史。雖然這樣的研究帶來了豐富的田野材料,並整理了許多歷史資料,但他們所提出的問題卻缺少了學術的批判思考,而「如何提問」卻是影響著思考脈絡與解答的重要因素。

直到二〇〇三年中央大學成立客家學院‧客家研究才正式進入了學術界‧在大學裡用更正式的學術方法來做客家研究。張維安擔任中央大學客家學院首任院長‧期望把民間學者拉進學術領域中‧運用他們所搜集、整理的資料‧用學術的態度來重新思考研究問題。

不過在做客家研究的期間·張維安漸漸意識到客家是一個綜合性的問題·光靠客家學院的師資群 是難以涵蓋所有的研究領域。因此·他認為應該把觸角更延伸出去·找到其他領域的專家來協助 客家研究·並以客家學院為中心向外推展·將研究客家的學者們串聯在一起·以面對客家的複雜 與綜合性的問題。

「客家不能只把研究放在台灣·但台灣可以作為全球客家研究的平台。」二〇一三年張維安創辦《全球客家研究》學術期刊·便是期望打造一個跨學科、跨領域的平台·希望客家研究如同客家人的足跡一樣遍佈全球·打破地理界線·以台灣作為領頭羊·讓客家研究在學術界發展出一席之地。張維安認為·台灣已經成為了將客家研究學術化的先驅·並佔了先機·而如何把客家研究的質量發展得更深更廣·便是今後面對的首要問題。



▲ 張維安主編的《全球客家研究》期刊獲頒「台灣學術資源影響力」知識影響力獎:人類學學門第一名。(圖/徐岱云攝)

# 客家族群的未來

然而當學術問題不只是學術問題,而是牽扯到一個族群、文化的延續時,即使難以抵擋在時代洪流對一個文化、語言的無情吞沒,但還是有一群人願意為了這個族群發聲、做出論述、梳理清楚一個族群的脈絡與問題。就像張維安所堅持的:「擋不住也要努力。」而這樣的努力是來自於一種對族群的責任與使命,也是來自於某種期盼,希望各個領域的學者有機會接觸到客家研究,不僅能解答客家文化中那些複雜的問題,還能讓客家研究甚至是客家族群能夠再次為人所道、為人所知。

### 【小檔案】張維安

學歷:東海大學社會學博士

現職:國立交通大學通識教育中心教授兼主任

學術專長:客家研究、社會學理論、經濟社會學、資訊社會學

報導參考書目:

張維安·2019·〈巴色差會與客家〉。頁87-107·收錄於黃宣衛編·《你可能毋熟識个客家

——客家與基督教的相遇》。南港:中央研究院民族學研究所。

**▲**TOP

關於新客家人群像 聯絡我們

© 2007-2021 國立交通大學 傳播與科技學系 All Rights Reserved.

Powered by 🍫 DODO v4.0